
SÉMIOLITTÉ 
LE CORPS DANS LA LITTÉRATURE ET LES ARTS 
N°1 - 2025 - 

La géocritique du corps chez Amin Maalouf et Mahi Binebine,  
de la séparation à la corrélation 

MEJLI JAOUAD 
Faculté des Lettres et des Sciences Humaines de Mohammedia, 
Université Hassan II 
Maroc 

RÉSUMÉ: 
Le corps a toujours fait objet et/ou sujet de réflexions littéraires, philosophiques, sociologiques, anthropologiques ou 
sémiotiques pour n’en citer que ces champs disciplinaires. Objet, sujet ou image à la fois individuelle, propre et plurielle, le 
corps se définit d’abord par ce qu’il a de plus concret, de plus visuel et de plus tangible. Un corps est avant tout une 
construction matérielle dont les limites ou les frontières définissent sa propre nature  et le différencient des autres corps ou du 
cosmos. Cependant l’espace du corps est aussi un espace ouvert à la transgression, à l’exploration et à la communication avec 
les corps qui lui sont étrangers ou avec le monde. La présente contribution tente, dans le cadre d’une approche géocritique, 
d’ouvrir un champ de réflexion autour de la double fonction du corps comme espace à la fois clos et ouvert tout en explorant 
les différentes postures sous lesquelles il se déploie et se présente dans le roman francophone en général et chez Amin Maalouf 
et Mahi Binebine en particulier. 

Mots-clés : corps, espace, géocritique, frontière, transgression 

ABSTRACT: 
The body has always been the object and/or subject at least of literary, philosophical, sociological, anthropological or semiotic 
studies. As object, subject, individual or plural image, the body is defined specially by his concrete aspect which is visual and 
tactile. A body is above all a material construction with limits or borders that define it toward other bodies or toward the 
cosmos. However the space of the body is also a space subject to transgression, exploration and communication with other 
foreign bodies or with the world. This contribution attempts, as part of a geocritical approach, to open a field of reflection 
around the double function of the body as an opened or closed space according to the work of Maalouf and Binebine. 

Keywords : body, space,  geocrticism, borderline, transgression 

Pour citer cet article: 
Mejli, Jaouad, « La géocritique du corps chez Amin Maalouf et Mahi Binebine, de la séparation à la corrélation », 
Sémiolitté, N°1, 2025, pp.219-226. 

SÉMIOLITTÉ 2025 N°1



LA GÉOCRITIQUE DU CORPS CHEZ AMIN MAALOUF ET MAHI BINEBINE, 
DE LA SÉPARATION À LA CORRÉLATION 

 

 

 

Introduction 

Le corps est un instrument à double tranchant. Il a la particularité de remplir des fonctions 
opposées par rapport au monde. Comme espace-sujet, le corps préserve et protège l’identité tandis 
que comme espace-objet, le corps se donne à l’exploration de ses éléments, à la consommation de 
sa chair et à la consumation de son énergie. Selon les principes de la géocritique, le corps comme 
tout espace humain est sujet à la transgression, à l’ouverture et à la fermeture. L’on parle de 
fermeture lorsque le corps représente une frontière le séparant du monde extérieur. Le corps 
infirme est le cas le plus ostentatoire de cette séparation qui mène par conséquent à l’isolement et 
à l’exclusion du sujet. Si le corps constitue une frontière protectrice de l’identité il n’en demeure 
pas moins qu’il est aussi un relieur, voire un espace d’ouverture sur l’extérieur. Le corps espace-
ouvert est un instrument de communication construit selon une élaboration socioculturelle dont 
dépendent son contrôle, sa liberté et son épanouissement. Ainsi, l’espace ouvert du corps s’offre 
au regard et exige une certaine maîtrise et un certain façonnement de sa composante matérielle. 
Dans le présent article, nous allons partir des œuvres de deux arpenteurs de l’espace en l’occurrence 
Maalouf et Binebine pour interroger la capacité du corps à remplir des fonctions contradictoires à 
savoir la séparation et la corrélation, l’union et la désunion au sein de son environnement et pour 
voir comment ces fonctions participent à l’élaboration d’une conception et d’une représentation 
hétérogène du corps. 

1. Le corps vu par la géocritique 

Pour la géocritique tout espace est passible de transgression et d’interaction. Elle pense 
dans ce sens l’espace comme production de cette énergie transgressive et interactive. Le corps est, 
pour ainsi dire, une matière, voire une matérialité aux contours bien délimités cette matérialité 
assure au corps la propriété de corporéité, « la notion de corporéité suppose celle d’unité, fût-elle 
imparfaite et provisoire »1. Le corps anime des tensions quant à la démarcation nette du dehors et 
du dedans. « Chaque personne entretient avec son corps une relation à la fois instrumentale et 
constitutive»2, et Marzano de poursuivre : 

Nous vivons une tension continuelle par rapport à notre existence physique : nous 
sommes complètement liés à notre corps tout en étant loin de lui ; nous demeurons 
dans une zone de frontière entre l’être et l’avoir, dont les limites peuvent être connues3 

Le corps, d’abord comme espace ouvert est somme toute généré par la dynamique 

 

1 Compte-Sponville, André. (péface), Roux, Jeanne-Marie. Le Corps. Paris : Editions Eyrolles, 2011. 
2 Marzano, Michella. La philosophie du corps, coll. « Que sais-je ? ». Paris : Puf, 3ème éd, 2016, p. 67 
3 Op.cit. p. 67 



JAOUAD MEJLI 

220 

transgressive, par les multiples mouvements ou actions qui le travaillent, le modulent le forment, 
le marquent, le façonnent et le distinguent. Le corps est par ailleurs « frontière de la personne », là 
où se confine l’identité, il porte la marque de la personne et l’identifie par rapport à autrui, par 
rapport au monde étranger. L’étrangeté n’est toutefois pas exclusive au monde extérieur du corps. 
Le corps peut être perçu comme étranger par rapport à la personne lorsqu’on se le représente 
comme espace coupé à part entière. Les limites du corps, nous dit Le Breton, « dessinent à leurs 
échelles l’ordre moral et signifiant du monde. Penser le corps (en tant qu’espace dans notre cas) 
est une manière de penser le monde et le lien (spatio)social »4. L’espace du corps, nous dit Husserl 
cité par Micheal MARZANO est un espace hétérogène dans le sens où, à partir des 
composantes de la chair et du corps, se soulève la question de fonction. 

Husserl distingue la chair et le corps, le Leib et le Körper, et analyse le problème de la 
corporéité en étudiant la question du temps, de l’espace, de l’intentionnalité et de la 
structure de la perception. Chez Husserl, le problème du corps devient progressivement 
celui de son rôle : le corps est une métaphore, un symbole de ce que la philosophie 
cherche à exprimer, un objet intentionnel qui nous permet de nous orienter dans le 
monde5 

Dès lors le corps interroge sa propre nature, ses propres moyens et fonctions. Espace-objet 
ou espace-sujet, clos, ouvert ou libre, le corps se place à la frontière des disciplines et se stratifie 
par la variété des expériences et des aboutissements desdites expériences. Objet ou sujet, le corps 
historiquement et philosophiquement découpe la réflexion en deux démarches différentes. « Les 
dualistes »6 dégagent dans le corps le contenu métaphysique et le contenant purement matériel 
voire spatial tandis que « les monistes » saisissent le corps comme unité indissociable. D’autres en 
revanche ont évoqué le corps non plus par sa composition mais plutôt par ses fonctions dans une 
autre forme de dualité qui oppose « l’extériorité » à « l’intériorité ». 

2. Le corps comme frontière 

Considérer le corps comme frontière ou considérer la frontière dans le corps revient à 
accepter la possibilité de ce dernier à revêtir les traits de la spatialité. C’est un espace fermé, dira-
t-on, puisqu’il trace par sa juste disposition une forme de circoncision par rapport à l’espace ouvert 
du monde qui lui est extérieur. Le corps frontière représente dans ce sens précis trois coupures 
possibles : coupure du cosmos, coupure des autres corps et coupure de lui-même.  

Mise à part une représentation du corps comme élément d’un système aussi complexe que 
le monde au sens spatial du terme, le corps-frontière est un moyen de préservation de l’identité. 
C’est une marque de l’individu mais aussi le lieu et le temps de l’individuation. Le corps-frontière 
favorise la différence, l’exclusion, le rejet et la discrimination. C’est à partir de cet instant 

 

4 Le Breton, David. “Vers la fin du corps : cyberculture et identité” Revue internationale de Philosophie, n° 222, 
2004 /4, pp 491-509 
5 Marzano, Michella. La philosophie du corps. op.cit., p. 62 
6 Ici et suivantes op.cit., p. 62 



SÉMIOLITTÉ – N°1 – 2025 
 

221 

symbolique que les liens d’interaction avec l’environnement se brisent et que les signaux d’émission 
et de réception d’une communication saine se brouillent pour céder au mépris, au 
désenchantement voire au désenchaînement. Ainsi selon David le Breton : 

Le corps, en tant qu’élément isolable de la personne à qui il donne son visage, ne semble 
pensable que dans les structures sociétales de type individualiste où les acteurs sont 
séparés les uns des autres, relativement autonomes dans leurs valeurs et leurs initiatives. 
Et le corps fonctionne là à la façon d’une vivante borne frontière pour délimiter face 
aux autres la souveraineté de la personne7 

L’étiquette corporelle qui traduit au mieux cette rupture et cette discontinuité avec la vision 
d’une certaine harmonie supposée au monde concerne la symbolique qui accompagne 
généralement la corporéité prise pour défaillante ou en dysfonctionnement et qui est perceptible 
au regard tel que le corps à handicap. Si la frontière entre le corps handicapé et le monde est 
évidente elle n’en est pas de même vis-à-vis du porteur même de ce corps puisqu’« on parle 
d’ailleurs à son égard de « handicapé », comme s’il était de son essence d’homme d’être un 
« handicapé » plutôt que d’avoir un handicap »8  

Transgressant la frontière imposée par l’état d’infirmité, le handicap n’exclut pas un 
rapport tacite avec le monde. Ce rapport d’angoisse et de compassion explique somme toute l’action 
charitable et favorise l’acte d’aumône. Ainsi, le handicapé, comme le cas de Mimoun dans Le 
Seigneur vous le rendra, se nourrit de et par son corps. C’est par l’exposition tantôt contestée, tantôt 
consentie de son corps infirme et déformé qu’il arrive à subvenir aux vivres des siens et par là même 
à sa propre subsistance et à son sobre confort. Mimoun perfore la frontière entre l’espace vaste du 
monde et l’espace minime de son corps de handicapé par le moyen du regard : 

Ce n’est pas un hasard si on continuait à vouloir s’arracher mes services en médina […] 
Ma technique était simple : choisir convenablement une proie […] Surtout, éviter de 
courir de lièvre à la fois […] Lorsqu’un tel passant se trouvait dans ma ligne de mire je 
mettais toute ma force à faire corps avec lui 9 

Le narrateur ne se contente pas d’un contact entre deux espaces séparés par une sorte de 
handicap-frontière et dont l’un engloutit physiquement l’autre mais il se les approprie en s’unifiant 
avec lui pour n’en faire qu’une seule entité, un seul espace et un seul corps. Le fait que le narrateur 
se donne au regard, inscrit, pour ainsi dire, son espace-corps dans une dimension corporelle 
significative et fonctionnelle. Il s’agit de la valeur marchande du corps qui le coupe dans ce cas, 
non pas du cosmos ou des autres, mais de lui-même. « Le corps est ici envisagé comme autre que 
l’homme qui l’incarnait »10, il constitue dans ce sens une frontière par rapport à son être et finit 
par devenir une simple enveloppe corporelle « susceptible de fonctionner comme surface 

 

7 Le Breton, David. La sociologie du corps. Paris : Presses Universitaires de France, 10e édition,  2018, p. 43 
8 Le Breton, David. La sociologie du corps. op.cit, p. 109 
9 Binebine, Mahi. Le seigneur vous le rendra. Paris : Fayard, 2013, p.10 
10 Le Breton, David. La sociologie du corps. op.cit., p. 105 



JAOUAD MEJLI 

222 

d’inscription »11, de significations et de symbolisations morales et culturelles.  

L’espace-corps pris dans sa coupure de la personne s’exprime dans et par la chair. La chair 
offerte au regard est tel un espace conquis, un espace cultivé ou un territoire disputé et traversé par 
des forces et des énergies passionnelles pour l’essentiel. Elle finit par effacer toute trace de présence 
de la personne comme élément indispensable à la construction de l’identité et le maintien de sa 
valeur d’être humain. Retirer cette valeur à la personne pour n’en considérer que le reflet parfois 
leurrant de la chair revient à réidentifier l’espace-corps selon d’autres critères et d’autres termes 
relevant plus des instincts premiers que des traits humains. Ainsi, plongé dans un canibalisme 
extrême, la chair devient cet espace-corps de négociation, d’entente et de marchandage, M. José 
dans Cannibale montre cet avantage dont est revêtue la chair au détriment de la valeur profonde 
de la personne lorsqu’il se plait à consommer, miette par miette, le corps de Momo. 

Installé au bar, derrière la caisse, M. José mangeait Momo de son regard avide. Ses yeux 
injectés de sang enveloppaient le corps frêle du jeune maître d’hôtel arpentant en tous 
sens la vaste salle bondée […] Après maintes négociations avec M. José, ils étaient 
entendus sur le reste des orteils, hormis les deux pouces, puis sur des tranches 
d’épaisseur raisonnable de son fessier, afin de ne point trop en déformer le galbe12 

Redéfini par la chair, le corps de Momo devient un espace arpenté de fond en comble par 
le regard haptique et minutieux de M. José. Non pas sans quelques faveurs en contre-partie, la 
négociation autour de cet espace-corps entretenue entre les deux protagonistes ne dégrade pas 
seulement sa valeur humaine comme nous l’avons souligné auparavant mais elle transgresse 
également ses frontières tant spatiales que morales puisqu’elle s’achève par une cession complète 
et un abandon total du droit d’être reconnu et identifié comme individu. Comme toutes les 
passions, l’avidité du prédateur ne sera rassasiée qu’après l’épuisement, la consommation voire la 
consumation du corps de la proie. 

Ayant pris goût à la chair de Momo, M. José en redemandait chaque jour d’avantage 
[…] Curieusement, le fait de se laisser manger par autrui n’était pas si horrible qu’il 
aurait pu le penser […] il avait donc troqué un bras contre une sérieuse augmentation 
de salaire, l’autre contre une promesse de carte de séjour, puis les deux jambes lors de 
son obtention 13 

3. La fonction corrélative du corps 

Dans son élaboration comme espace ouvert, le corps se construit comme instrument de 
communication, comme surface d’inscription des représentations vis-à-vis de l’extérieur, de 
l’étranger et de l’autre. Il s’agit d’une construction symbolique où le corps, transgresse les frontières 
de l’isolement et de la fermeture pour faire parler de lui et établir des connexions avec son 
environnement. Parce qu’il se construit à partir d’une élaboration socioculturelle, l’espace ouvert 

 

11Fontanille, J. (2000). Enveloppes, prothèses et empreintes : le corps postmoderne (À propos et à partir de l’étude  
d’Herman Parret). Protée, 28 (3), 101–111. https://doi.org/10.7202/030609ar  
12 Binebine, Mahi. Cannibales. Paris : Fayard, 1999, p. 123 
13 Binebine, Mahi. Cannibales. op.cit.,p. 124 



SÉMIOLITTÉ – N°1 – 2025 
 

223 

qui est le corps est sous la contrainte de la maîtrise et du contrôle pour préserver son image puisque 
« c’est l’image corporelle qui séduit ou choque, allèche ou dégoûte »14. Le personnage Mimoun 
dans Le seigneur vous le rendra incarne ces deux aspects du contrôle du corps selon deux attitudes : 
la première est imposée par sa mère pour servir le besoin de mendicité,  

« Elle me plongeait dans une bassine d’eau froide et me récurait avec énergie. Puis elle 
enroulait ses méchantes bandelettes autour de mon corps et serrait le plus fort qu’elle 
pouvait pour me punir […] ainsi elle réduisait notablement mes portions de 
nourritures […] Une fois de plus je me retrouvais prisonnier, affamé, reclus dans sa 
chambre qu’elle fermait à double tour » 15 

La seconde en revanche représente une voie choisie lors de l’évasion qui lui permet de se 
passer de la finitude d’un corps celé et pansé vers la plénitude et l’épanouissement d’un corps sain 
exprimant la liberté, la compétence et l’énergie. 

Comment raconter la première nuit que Mounia et moi passâmes dans notre nid ? Par 
quels mots sensés, quelles phrases ordonnées, logiques, décrire mon accession au 
paradis ? […] Notre palais de douze mètres carrés était molletonné de tapis indiens et 
mecquois, aux murs étaient suspendus des capes, des chapeaux, […] Trois colombes 
vieillissaient dans une cage […] Par quel bout commencer à relater mes premiers pas 
dans ce gigantesque landau où mon corps rendu à la liberté pouvait se mouvoir à sa 
guise ? 16 

La liberté du corps — qui s’ouvre comme un espace s’offrant encore au regard du 
spectateur— ne relève pas exclusivement de la vertu ni de la physique nous dit toujours Marzano 
mais plutôt d’une certaine liberté et du pouvoir qu’a le corps de s’affranchir, de s’exprimer et de 
communiquer. Il n’en demeure pas moins que le corps parfait ne se résume pas à la simple image 
parfaite qu’il transmet et reflète mais il est surtout un espace de contrôle et de maîtrise dans le 
mouvement comme dans la présentation, ainsi, « exhiber un corps bien maîtrisé semble la preuve 
la plus évidente de la capacité d’un individu à assurer un contrôle sur sa propre vie »17 et partant, 
sur autrui. C’est dans cet ordre d’idées que le corps en mouvement de Hiba, dans Léon l’Africain 
d’Amin Maalouf s’exprime tout en exerçant, sur le narrateur, un contrôle mythique.  

Et sans attendre ma réponse, elle commença à danser de tout son corps, lentement 
d’abord, puis de plus en plus vite, mais sans rien perdre de sa grâce ; ses mains, ses 
cheveux, ses écharpes voltigeaient dans la chambre, portés par leur propre vent, ses 
hanches remuaient au rythme de la musique nègre, ses pieds nus sur le sol traçaient des 
arabesques. Je m’écartais de la fenêtre pour laisser s’engouffrer le clair de lune 18 

Le corps de Hiba est l’incarnation parfaite de l’espace ouvert et libre sans frontière, sans 
voile ni déguisement. Cependant, le regard haptique du narrateur trace dans cet espace des 

 

14 Marzano, Michella. La philosophie du corps. op.cit., p. 27 
15 Op.cit., p. 59 
16 Op.cit., p. 124 
17 Marzano, Michella. La philosophie du corps. op.cit., p. 26 
18 Maalouf, Amin. Léon l’Africain. Paris : Jean-Claude Lattès, 1986, p. 224 



JAOUAD MEJLI 

224 

frontières internes non pour le découper du monde ou de son environnement mais pour le saisir 
en parties ou en organes, voire des organes fonctionnels en parfaite harmonie avec l’air : « ses 
mains, ses cheveux,  portés par leur propre vent »19 et avec la terre : « ses pieds nus sur le sol 
traçaient des arabesques »20 tout en veillant à ne pas les déconnecter les uns par rapport aux autres 
puisque c’est cette connectivité rhizomique introduite par la géocritique au niveau du principe de 
transgression qui fait du corps cet espace symbolique qui nourrit sans relâche l’imaginaire. Le 
contrôle du mouvement mais aussi de la disposition dont jouit le corps de la « merveilleuse Hiba », 
pour ainsi dire, charme le narrateur et marque sa personne et sa mémoire d’un effet magique voire 
nostalgique, une nostalgie qui, pour le narrateur, donne à ce corps des dimensions 
spatiotemporelles ; la terre d’Afrique pour l’espace et la mémoire pour le temps. 

Hiba. Même si la terre d’Afrique ne m’avait offert que ce cadeau, elle aurait mérité pour 
toujours ma nostalgie. Le matin, en dormant, mon amante avait cette même odeur 
d’ambre gris. Penché au-dessus de son front lisse et serein, je la couvrais de promesse 
émues et silencieuses 21 

Si le narrateur embrasse le corps de Hiba en partie comme nous l’avons souligné en haut 
il n’en fait pas de même avec celui de Maddalena qui, avec la même nostalgie ardente, une image 
intégrale se construit et se façonne tantôt par changement de plans lorsque le narrateur passe des 
cheveux à la taille tantôt en substituant la perception auditive à celle visuelle. 

Mais, bien vite, dès avant la fin de la cérémonie, c’est vers Maddalena qu’allèrent mes 
pensées. Je tentais de l’imaginer, ses cheveux, sa voix, sa taille ; je me demandais en 
quelle langue je lui parlerais, par quels mots je commencerais 22 

Desdits corps, le narrateur adopte une voie platonicienne et voit essentiellement le beau et 
le parfait. Sa mémoire nostalgique envers ses corps est en fait une mémoire envers des espaces 
propres et ordonnés qu’il perçoit par le moyen de la vue, la vision la plus évidente et « la plus aiguë 
des perceptions qui nous viennent par l’intermédiaire du corps »23.  

L’espace du corps est, pour ainsi dire, un espace construit à l’image du monde. Son 
exhibition, sa représentation, son exploration ou son arpentage engendrent, à bien des égards, la 
même sensation et la même attitude que l’on éprouve et manifeste devant l’aspect ostentatoire 
d’une ville ou l’étendue d’un horizon, le long d’un désert, trahi par des dunes ou des pyramides. 
Si la correspondance qu’il tente d’établir avec l’extérieur n’est pas visuelle elle est donc purement 
tactile, ainsi, c’est une autre perception que le narrateur dans Léon l’Africain vient explorer pour 
délimiter les contours et les reliefs du corps de Nour ; 

Nous étions étendus côte à côte, si proches que mes lèvres frémissaient à ses 
chuchotements. Ses jambes pliées formaient pyramide ; ses genoux en étaient le 

 

19 Idem.  
20 Idem.  
21 Idem.  
22 Idem.  
23 Roux, Jeanne-Marie. Le Corps. Paris : Editions Eyrolles, 2011, p. 23 



SÉMIOLITTÉ – N°1 – 2025 
 

225 

sommet, collés l’un à l’autre. Je les touchai, ils se séparèrent, comme s’ils venaient de 
se disputer. Ma Circassienne ! Mes mains sculptent encore parfois les formes de son 
corps. Et mes lèvres n’ont rien oublié.24 

Cette perception ou code tactile continue encore une fois de marquer l’expression du corps 
féminin en l’occurrence et son exploration à la manière d’un « relevé topographique »25 arpenté à 
la main dans Les désorientés où le narrateur relate les retrouvailles et le contact de deux corps séparés 
par la fatalité du temps et de l’espace mais réunis par l’effet d’une aventure hasardeuse et périlleuse.  

L’homme se souleva sur son bras gauche, pour passer lentement la paume de sa main 
droite sur la peau de la femme. D’abord sur les épaules, puis sur le front, puis de 
nouveau sur les épaules, sur les hanches, sur les seins, doucement, patiemment, 
minutieusement, comme s’il effectuait un relevé topographique […] Prendre le temps 
de visiter les paysages de ton corps. Les collines, les plaines, les bosquets, les ravins…26 

Que par la vue que par le toucher, la découverte du corps humain —et féminin dans ce 
cas— ne passe plus par le visage considéré jusque-là comme « une sorte de tracé, une carte à 
déchiffrer qui renvoie au reste du corps » 27, elle opère, pourrait-on dire, non plus par métonymie 
mais à travers une perception globale selon laquelle tout le corps renvoie à lui-même. Il n’y a en 
effet ni centre ni périphérie puisque toutes les parties, « les collines, » « les plaines » et « les ravins » 
portent leurs propres significations Voire leurs propres symbolisations. Cette décentralisation 
chère à la géocritique appuie l’idée d’un corps qui se présente comme libre et ouvert, donc d’un 
corps relieur et communicant.  

Conclusion 

Avec la géocritique, les caractéristiques du corps se recoupent avec celles de l’espace et 
particulièrement avec celles de la frontière. Il se construit dans le système des corps du monde par 
la transgression et par le mouvement. Le corps se représente d’abord comme sujet infranchissable 
puisqu’il constitue par sa corporéité voire son unité une limite par rapport aux autres corps et par 
rapport au monde. La fonction séparatrice du corps assure au sujet ou à la personne son intégrité, 
son identité et son caractère unique qui le préserve et le distingue comme individu dans un monde 
pluriel. Par ailleurs la fonction séparatrice du corps-frontière se réduit en faveur d’une fonction 
libératrice et communicative dans le sens où il opère comme une ouverture vers l’environnement 
ou une corrélation avec le monde. Le corps espace-ouvert, pour ainsi dire, communique par sa 
matière en l’occurrence sa chair comme illustré dans l’œuvre de Binebine et par sa dynamique et 
son mouvement comme dans celle de Maalouf. Il est aussi une construction socioculturelle qui 
prend en considération la présence de l’autre dans un jeu complexe de regard interchangé suscitant 
la maitrise et le contrôle du corps, de son apparence, de sa disposition et de son mouvement.  

 

24 Maalouf, Amin. Léon l’Africain. op.cit., p. 438 
25 Maalouf, Amin. Les désorientés. Paris : Grasset, 2012, p. 124 
26 Maalouf, Amin. Les désorientés. op.cit., p. 124 
27 Marzano, Michella. La philosophie du corps. op.cit., p. 75 



JAOUAD MEJLI 

226 

 

Bibliographie 

 Binebine, Mahi. Cannibales. Librairies Artheme Fayard, Paris, 1999. 
 Binebine, Mahi. Le Seigneur vous le rendra. Librairies Artheme Fayard, Paris, 2013. 
 Fontanille, Jacques. (2000). Enveloppes, prothèses et empreintes : le corps postmoderne (À propos 

et à partir de l’étude d’Herman Parret). Protée, 28 (3), pp.101-111. 
https://doi.org/10.7202/030609ar 

 Le Breton, David. La sociologie du corps, Presses Universitaires de France, 10e édition, Paris, 2018. 
 Le Breton, David « Vers la fin du corps : cyberculture et identité » Revue internationale de 

Philosophie, n° 222, 2004/4, pp. 491-509. 
 Maalouf, Amin. Léon l’africain. Jean-Claude Lattes, Paris, 1986. 
 Maalouf, Amin. Les désorientés. Bernard Grasset, Paris, 2012. 
 Marzano, Michella.  La philosophie du corps. Presses Universitaires de France, Paris 2009. 
 Roux, Jeanne-Marie. Le Corps. Éditions Eyrolles, Paris, 2011. 


